
DANS L’OEIL 
DU BÉLUGA

MARYSE GOUDREAU



DANS L’OEIL 
DU BÉLUGA

MARYSE GOUDREAU

COMMISSAIRE : NOÉMIE FORTIN

La permission, Maryse Goudreau, photographie, 2016.



44 55

« JE T’EXPLIQUERAI ÇA    
   QUAND TU SERAS  
   ASSEZ JEUNE POUR  
   COMPRENDRE. » 

—— DAPHNÉ (12 ANS)  DAPHNÉ (12 ANS) DANSDANS LA GRENOUILLE ET LA BALEINE  LA GRENOUILLE ET LA BALEINE (1987)(1987)



66 77

LEUR AVENIR, C’EST AUSSI LE NÔTRE

Enfant, Maryse Goudreau s’est éprise du béluga. Elle se projetait dans son 
image, s’y reconnaissait. Ses bougies d’anniversaire ont souvent porté le 
souhait de rejoindre les baleines blanches dans le fleuve. Elle s’endormait le 
soir en contemplant, au mur de sa chambre, une affiche de l’animal souriant 
accompagné d’un message lourd de sens : « Leur avenir… c’est surtout le nôtre. »

Maryse rêvait alors de devenir béluga.

Les années quatre-vingt de son enfance ont connu le béluga du Saint-Laurent 
comme une espèce menacée, avant qu’elle ne rejoigne, en 2014, la liste de 
celles en voie de disparition. L’artiste gaspésienne puise aujourd’hui dans l’amour 
qu’elle voue à l’animal depuis sa tendre enfance pour créer un corpus en son 
hommage, s’engageant à l’accompagner pendant son lent déclin.

RÉENCHANTER LA SUITE DU MONDE

Depuis une dizaine d’années, Maryse replonge dans sa passion de jeunesse 
et s’affaire à ériger autour d’elle une œuvre-archive consacrée au béluga. Ce 
projet au long cours dévoile les dimensions sociales, politiques et affectives que 
porte l’animal emblématique du fleuve Saint-Laurent, dont l’histoire marque 
l’imaginaire collectif et est intrinsèquement reliée à la nôtre. Conçues comme 
une œuvre ouverte, les Archives du béluga ne cessent de grandir et de prendre 
de nouvelles formes qui se croisent et s’hybrident avec l’intention commune 
d’inspirer une plus grande compassion pour le monde au-delà de l’humain. Une 
plongée dans ce corpus en constante transformation nous place inévitablement 
en situation d’écoute face à ce que les bélugas peuvent nous apprendre.

À l’occasion de l’exposition Dans l’œil du béluga, Maryse revisite ce corpus avec 
des yeux d’enfant et crée des installations immersives où la mise au monde 
et l’extinction cohabitent. Elle ajoute de nouvelles pièces à sa collection et en 
remanie des morceaux, suggérant différentes façons de naviguer à travers les 
sentiments de deuil et d’espoir qui l’animent. 

Influencée depuis longtemps par le genre documentaire de Pierre Perrault – 
figure de proue du cinéma direct ayant orchestré et documenté la dernière 
capture d’un béluga au Québec –, l’artiste s’inspire cette fois d’un film fétiche de 

sa jeunesse. La grenouille et la baleine raconte l’amitié particulière entre  
Daphné, une enfant à l’ouïe très développée, et les cétacés qui vivent dans 
le Saint-Laurent. Dans un univers nord-côtier rempli de magnétophones à 
cassettes et de carillons de coquillages, l’histoire, qui se déroule sur fond de 
préoccupations environnementales, s’inscrit dans un paysage sonore où se  
mêlent mélodies de flute et chants de baleines. Alors que la bienveillance de  
la fillette à l’égard des êtres qui l’entourent a servi de modèle pour la jeune 
Maryse, sa pratique artistique trouve aujourd’hui écho dans le recours aux 
installations sonores, à la construction de cabanes en bateaux renversés et à 
l’enregistrement de sons marins à l’aide d’un hydrophone, autant de manœuvres 
qui surviennent tout au long de ce film pour enfants dont le caractère poético-
magique imprègne l’exposition.

Posant un regard chargé d’empathie sur l’espèce sentinelle1 des changements 
climatiques qui affectent la nordicité, l’artiste présente le béluga comme un 
symbole de l’importance de prendre soin du vivant. L’exposition destinée au jeune 
public propose un espace de recueillement ponctué de scènes de naufrages, de 
sauvetages, de rencontres et de naissances qui font appel à l’écoute, au toucher 
et au jeu, dans un effort de renouer avec les modes de relations animistes qui 
caractérisent l’enfance. 

À L’ÉCOUTE DU VIVANT

« Nos enfants parlent des plantes et des animaux comme s’ils  
faisaient partie des nôtres, étaient leur prolongement, et leur  
montrent de l’attention voire de la compassion, jusqu’à ce que nous  
la leur désapprenions. […] Lorsque nous leur disons que l’arbre  
n’est pas quelqu’un mais quelque chose, nous faisons de cet érable  
un objet ; nous mettons une barrière entre nous et l’arbre,  
nous absolvant de toute responsabilité morale envers lui et  
autorisant parallèlement son exploitation2. »

1. Une espèce sentinelle, appelée aussi sentinelle écologique, est une espèce dont la sensibilité sert d’indicateur 
précoce des changements de l’environnement d’un écosystème donné.
2. Robin Wall Kimmerer, Tresser les herbes sacrées : sagesse ancestrale, science et enseignements des plantes, 
traduit de l‘anglais par Véronique Minder, (Paris : Le Lotus et L’éléphant, 2021), 91.



88 99

La biologiste autochtone Robin Wall Kimmerer invite ses lecteur·rices à 
se remémorer une autre façon de faire partie du monde. Elle propose une 
manière d’entrer en relation avec ce qui nous entoure en prenant racine dans 
la filiation interespèces, un mode relationnel qui considère l’ensemble des 
êtres vivant·es comme des membres de notre famille élargie. Dans la pensée 
occidentale, la filiation ne réfère qu’aux membres de la famille humaine, 
alors que de nombreuses épistémologies autochtones étendent le concept de 
parenté aux animaux et aux plantes. À l’instar d’un·e enfant qui confère une 
forme d’agentivité à un érable, ces modes de compréhension autochtones 
reconnaissent une valeur égale à tou·tes les êtres, non pas selon un système 
hiérarchique mais dans un cercle. L'autrice exhorte les jeunes adultes à ne  
pas oublier, ou plutôt à se ressouvenir de ces liens de parenté qui les unissaient 
au vivant durant leur enfance, mais qui ont peut-être été enterrés sous le bruit 
du monde et détournés par une vision mercantile de la nature3. C’est cette 
approche au vivant que Maryse souhaite raviver. 

Soucieuse de porter la voix du monde animal et végétal afin d’envisager  
d’autres manières de voir, d’écouter et de ressentir, elle a entamé son œuvre-
archive en demandant aux bélugas la permission de réaliser ce travail à leur 
sujet. Un premier animal rencontré dans un aquarium du Connecticut lui a en 
quelque sorte répondu, à sa manière, en plongeant son regard intense dans les 
yeux de l’artiste et en restant à ses côtés pendant deux longues heures. Cette 
expérience marquante est immortalisée en photographie dans La permission,  
où l’œil de l’animal nous regarde à son tour. Une image qui rappelle que la  
nature nous observe, que le monde vivant est témoin de nos actions et  
demande notre attention. 

C’est cet œil qui nous accueille dans l’exposition et nous invite à faire 
connaissance, à entrer en relation avec l’animal pour mieux nous en rapprocher. 

3. Robin Wall Kimmerer, Braiding Sweetgrass for Young Adults: Indigenous Wisdom, Scientific Knowledge, and the 
Teachings of Plants, (Minneapolis: Zest Books, 2022), 10-15. Portrait no.2, Maryse Goudreau, photographie, 2023.



1010 1111

AU CŒUR DE LA POUPONNIÈRE

Avec une pratique qui allie le travail de terrain à la recherche documentaire, 
Maryse sonde diverses manifestations de la mémoire collective. Sa démarche 
prend vie dans les archives, à travers leur réinterprétation, de même qu’au fil  
des rencontres avec des bélugas et des humain·es aux histoires interreliées.  
Loin d’adopter une approche figée dans le temps, l’artiste fouille, dévoile, agence 
et remanie continuellement les images qu’elle trouve et celles qu’elle produit. 
Elle côtoie des cétacés en captivité, épluche les procès-verbaux de la Chambre 
des communes, forme des cercles d’écoute de baleines dans l’océan Arctique, 
manipule des ossements de cachalots aux iles de la Madeleine et plonge dans 
un site de naissance de bélugas au Manitoba. Ces multiples perspectives 
l’amènent à revisiter la longue histoire de nos relations avec les bélugas afin  
de mieux appréhender le présent, mais aussi à prendre le temps d’observer 
l’horizon pour y voir plus loin en avant.

En cherchant à révéler des images enfouies dans le passé, ou à créer celles 
dont l’absence se fait sentir, Maryse s’affaire à remplir les trous laissés dans les 
archives historiques. Frappée par l’utilisation du terme « pouponnière de béluga », 
qui est apparu en 2014 lors de mobilisations citoyennes organisées autour de 
la protection d’une zone de mise bas du cétacé à Cacouna, elle souhaite faire 
émerger l’image d’un lieu que l’on ne peut pas voir. Depuis, son travail s’inscrit 
dans une démarche écoféministe inspirée par la résonance politique d’un 
vocabulaire féminin associé aux luttes écologistes ainsi que d’un lexique de la 
naissance et de la maternité mis de l’avant pour prévenir l’extinction.

C’est par mon expérience de Rejouer la pouponnière (2018) que je suis entrée  
en contact avec les Archives du béluga pour la première fois, alors que je  
portais ma fille de dix mois endormie contre ma poitrine. Arrivée par hasard 
dans l’atelier qu’occupait Maryse à l’occasion du Symposium d’art contemporain 
de Baie-Saint-Paul, j’observais, émue, petit·es et grand·es prendre dans leurs 
bras des dorsales de bélugas à échelle réduite. Intuitivement, les participant·es 
activaient les sculptures de marbre aux dimensions d’un poupon avec beaucoup 
de soin. Dans cette position maternante qui semblait refléter la mienne, iels 
berçaient et caressaient les dorsales avec une grande tendresse. Les pièces de 
marbre reposaient de tout leur poids entre leurs mains, les amenant à ressentir 
une forme de responsabilité envers les bélugas qui s’apparente à celle d’un 
parent à l’égard de son enfant. Cette performance participative élargit le concept 
de maternance à l’ensemble du vivant afin de le présenter comme un antidote  
à la destruction du territoire et des êtres qui l’habitent.

SUR LA GRÈVE

Le travail de terrain de Maryse se traduit également par une implication dans 
le Réseau québécois d’urgences pour les mammifères marins (RQUMM), pour 
lequel elle veille sur des animaux blessés, sécurise des sites d’échouages et 
prélève des morceaux de carcasses envoyés en laboratoire. Tailler la pierre lui 
offre un mécanisme pour composer avec les émotions qui surgissent face  
à la mort des cétacés qu’elle rencontre, comme un moyen de transformer les 
gestes posés lors de prélèvements en actes de création rituels. En parallèle,  
ses plongées dans les archives lui permettent de revisiter le passé pour arriver  
à faire le deuil de notre relationnalité aux bélugas qui s’éteindra, elle aussi,  
avec l’espèce. 

La théoricienne culturelle canadienne Astrida Neimanis aborde ce phénomène  
de double disparition, qui touche à la fois les cétacés retrouvés morts sur la côte 
et l’ensemble d’une espèce en voie d’extinction, soutenant que « même si la mort 
constitue une partie importante de la vie, il arrive qu’elle ne soit pas seulement 
une mort, mais une double mort. Dans la sixième grande extinction […] ce ne 
sont pas seulement les individus qui meurent, mais aussi leurs enchevêtrements 
avec les modes de vie d’autres êtres vivant·es4 ». Devant la perte annoncée de 
ces relations interespèces, Maryse adopte la position de celle qui accompagne 
un·e proche en fin de vie. Le béluga du Saint-Laurent va disparaitre un jour, tout 
comme plusieurs autres espèces, mais il est encore temps d’écouter ce que cet 
être lumineux a à nous communiquer avant de s’éteindre.

Dans l’œil du béluga aborde la mort dans un esprit cyclique, rappelant qu’elle 
porte aussi la vie, et nous place sur un temps long qui permet de trouver l’espoir 
nécessaire afin d’envisager la suite du monde. Ce cycle est bien illustré par 
l’autrice de livres scientifiques pour enfants Melissa Stewart, dans son album 
détaillant le phénomène de chute des baleines5. Elle y explique que lorsqu’une 
baleine meurt dans l’océan, son énorme corps s’enfonce dans l’obscurité jusqu’à 
ce qu’il s’immobilise sur le fond marin. Pour la baleine, c’est la fin d’une vie 
de soixante-dix ans, mais pour une communauté peu connue d’habitants des 

4. Traduction libre de l’anglais provenant de la conférence Care for the Stranded: Astrida Neimanis, (organisée 
par Critical Poetics Research Group de Nottingham Trent University, 2021), 12:15-12:43. https://www.nottingham-
contemporary.org/record/talk-astrida-neimanis/
5. En anglais, whale fall.



1212 1313

6. Melissa Stewart, Whale Fall: Exploring an Ocean-Floor Ecosystem (New York: Random House Studio,  
2023), 5-8.
7. India Desjardins, Les baleines et nous (Montréal: Les Éditions de la Bagnole, 2021), 54.

8. James Yeh, « Robin Wall Kimmerer: 'People can’t understand the world as a gift unless someone shows them 
how' », The Guardian, 2020. https://www.theguardian.com/books/2020/may/23/robin-wall-kimmerer-people-cant-
understand-the-world-as-a-gift-unless-someone-shows-them-how

profondeurs, c’est un nouveau départ. La chute de la baleine constitue ainsi une 
manne capable de soutenir la vie pendant encore cinquante ans6. 

Cet écosystème abyssal fait écho à un paysage de mousse verte photographié 
par Maryse au Svalbard, accostée sur une pointe de l’archipel rocheux 
étrangement verdoyante. Un épisode intensif de chasse commerciale à la baleine 
qualifié de « ruée vers l’huile » a laissé dans son sillage les vestiges des fours, 
qui ont fondu des tonnes de gras, et les os des milliers de défuntes. Les baleines 
sacrifiées ont insufflé de la vie dans ce paysage lunaire avec leur chair et leur 
sang, la mousse qui recouvre le sol des centaines d’années plus tard en fait état. 
Empreinte d’une vitalité insoupçonnée, la photographie inspire à trouver dans 
la mousse l’espoir d’une forme de régénération, un exemple de vie au-delà de 
l’extinction, à la manière d’une carcasse qui nourrit le fond marin.

LES YEUX RIVÉS AU LARGE

« Il faut réapprendre à observer l’horizon. Un dos de baleine n’a rien  
de spectaculaire. Pourtant, c’est beau, simplement parce que  
la baleine est encore là.7 » 

Animée à la fois par le deuil à faire d’une espèce en voie d’extinction et l’espoir 
de voir naitre de nouveaux liens de compassion entre nous, Maryse nous invite à 
tendre l’oreille et à ouvrir les yeux bien grands, à scruter l’horizon pour y déceler 
les dos de bélugas qui apparaissent au large lorsque l’animal vient respirer à la 
surface. 

Dans une approche écoféministe, l’artiste sort d’une logique de représentation 
viriliste de nos rapports aux bélugas, loin des univers masculins en lien avec 
la domination et la capture, pour mettre à l’honneur des épistémologies 
plus marginales comme celles de femmes, d’enfants et de communautés 
autochtones. En décentrant le discours sur le béluga pour en proposer un 
construit avec l’animal, elle adopte un mode de coprésence dans la création 

de connaissances qui traverse les espèces, les disciplines, les époques et les 
sensibilités. Cherchant à élargir le cercle de la compassion écologique pour qu’il 
dépasse celui de l’existence humaine, elle inclut des exemples de soins entre 
les espèces au cœur de l’exposition. Ainsi, des peaux de phoques rassemblées 
forment une installation de civière de baleine, alors que d’autres sont mises à 
la disposition des visiteur·euses qui souhaitent prendre un temps d’arrêt et s’y 
poser un instant.

L’exposition Dans l’œil du béluga nous fait vivre une rencontre avec l’animal et 
avec ceux et celles qui en prennent soin, un sauvetage et un échouage, ainsi 
qu’une plongée au cœur d’un site de mise bas. Le caractère immersif des œuvres 
permet de rejouer ces scènes afin de dénouer le fil des sentiments qu’elles  
nous évoquent, de traverser les émotions qui nous habitent dans une atmosphère 
apaisante propice au recueillement. Bien que le deuil soit un sujet dense, un 
sentiment que nous avons tendance à fuir, Robin Wall Kimmerer affirme que 
c’est là le rôle de l’art : nous aider à faire notre deuil, à le traverser ensemble,  
les un·es avec les autres. Le deuil peut aussi être compris comme une mesure de 
notre attachement, alors que le chagrin qu’il engendre nous rapproche et nous 
incite à aimer encore davantage8.

Bien entourée d’images bienveillantes, d’échographies et de photos 
d’allaitement, de trames sonores de mises au monde et de derniers souffles, 
installée au milieu d’ossements de cétacés et de peaux de phoques, l’artiste 
nous invite à la rejoindre au cœur de l’œuvre-archive qui continue de prendre vie 
autour d’elle. En nous conviant à nous immerger à notre tour dans l’univers du 
mammifère marin, à nous refléter dans l’animal pour prendre conscience des 
impacts de sa disparition imminente, Maryse Goudreau nous pousse à changer 
de perspective pour voir le monde à travers l’œil d’un béluga.

–
Noémie Fortin, commissaire



1414
Se laisser porter (détail), Maryse Goudreau, installation immersive en peaux de 

phoques, mouton de perse, toile de canevas, lit d’eau, corde et bois, 2023.



1616 1717

BIOGRAPHIES



1818 1919

MARYSE GOUDREAU
Née en 1980, Maryse Goudreau est une artiste du Québec dont la pratique 
explore nos relations avec l’environnement et la mémoire. Elle réalise des 
œuvres où se croisent images, documents, gestes de soin artistique et 
actions participatives. Hybride, sa création traverse la photographie, mais 
aussi l’essai vidéographique, la sculpture, les dispositifs immersifs, l’art 
action, l’art sonore ou encore le théâtre documentaire. 

Depuis 2012, elle crée une archive dédiée au béluga. Elle la constitue comme 
une œuvre ouverte pour laquelle elle assemble des données et des créations 
multiples. Maryse Goudreau investit le champ de l’art à portée sociale avec 
plusieurs projets participatifs sur la péninsule gaspésienne où elle vit, dont 
Manifestation pour la mémoire des quais et Festival du tank d’Escuminac 
– première et dernière édition. Son intérêt pour l’anthropologie lui permet 
de réactiver des récits sous plusieurs formes. Elle a publié deux ouvrages, 
Histoire sociale du béluga (2016) et La conquête du béluga (2020).

Ses plus récentes expositions ont été présentées à MOMENTA Biennale de 
l’image (Montréal, 2021), à la Biennale de Venise (pavillon du Centre PHI de 
Montréal, 2019), à Dazibao (Montréal), au Museo de la Cancilleria / Instituto 
Matias Romero (Mexico) et au Musée des beaux-arts de Montréal. Plusieurs 
prix lui ont été décernés, dont le prix Lynne-Cohen (2017) en partenariat  
avec le Musée national des beaux-arts du Québec. Ses œuvres font partie  
de plusieurs collections, dont celles du Musée des beaux-arts de Montréal. 

Maryse vit et travaille à Escuminac, en Gaspésie, et fait usage de diverses 
pratiques artistiques et d’agriculture vivrière.

NOÉMIE FORTIN
Originaire de Lac-Mégantic, Noémie Fortin est une commissaire 
indépendante, autrice et travailleuse culturelle basée dans les Cantons-
de-l’Est. Elle vit avec sa famille sur le territoire traditionnel non cédé de la 
Nation W8banaki, le Ndakina, où elle accompagne des démarches artistiques, 
agricoles et communautaires axées sur le soin du vivant. Sensible aux 
formes et pratiques enracinées dans la pensée écoféministe, elle concentre 
ses recherches sur l’art écologique qui sort des institutions pour aller à la 
rencontre des territoires et des communautés, avec un intérêt particulier 
pour les milieux ruraux. 

À titre de commissaire invitée, elle réalise notamment les résidences-
expositions Cargo Culte (2018) et The Country Singer, the Salt, the Milk, 
the Goats (2023) à la Galerie d’art Foreman de l’Université Bishop’s ; les 
interventions artistiques co-variances et Services de voiries et d’architecture 
pour animaux (2022) au 3e Impérial, centre d’essai en art actuel ; ainsi 
que la première résidence-évènement À TABLE (2022) de RURART, art 
contemporain en milieu rural. À l’hiver 2024, elle fera partie du volet jeune 
commissaires de Manif d’art 11, la biennale de Québec.

Ses écrits sont publiés dans diverses revues spécialisées, dont Esse arts 
+ opinion, Vie des arts et The Goose: A Journal of Arts, Environment, and 
Culture in Canada. En tant que travailleuse culturelle, elle a contribué au 
développement du programme éducatif de la Fondation Grantham pour l’art 
et l’environnement, avant de porter la mission du Laboratoire communautaire 
d’art (ArtLab) de la Galerie d’art Foreman.



2121

REMERCIEMENTS

Le Groupe de recherche et d’éducation sur les mammifères marins 
(GREMM) et plus particulièrement Robert Michaud, son président et 
directeur des programmes de recherche 

L’équipe du docteur Stéphane Lair de la Faculté de médecine vétérinaire 
de l’Université de Montréal 

Le Réseau québécois d’urgences pour les mammifères marins (RQUMM) 

La Marine Animal Response Society (MARS)  

Le Musée d’Edwige à Carleton-sur-Mer (Collection Edwige LeBlanc), pour 
son prêt de bateau 

  Caroline Hardy et Édith Dubuc, artisanes de la fourrure des Loutres 
d’Hiver, situées à Saint-Siméon-de-Bonaventure, accompagnées de  

  Serge Boulanger pour la confection de la civière 

  André Lapointe de l’Atelier de la Carrière, à Shédiac, pour 
l’accompagnement en taille de pierre 

  Serge Bourdages pour les conseils techniques de tout genre 

  Noémie Fortin et Alix Beaulieu pour l’accompagnement dans le  
processus créatif 

  Mathieu Bouchard-Malo pour les conseils en montage vidéo 

  Mica Guitard, Mary Lou et Michel Goudreau pour leur soutien à  
la logistique 

Le Conseil des arts et des lettres du Québec pour le soutien à la création 

2020



2222 2323

Le lait du béluga (no. 1), Maryse Goudreau, photographie, 2017.



2424 2525

LEXIQUE 

ANIMISME
L’animisme est un système de pensée qui considère que chaque élément de la 
nature est vivant et animé. Cette croyance consiste à attribuer des propriétés 
humaines aux êtres non humain·es et à étendre les notions d’intention, d’émotion 
et de compassion aux éléments inanimés, aux plantes, aux animaux et à la Terre.

BÉLUGAS, BALEINES OU CÉTACÉS ?
Les cétacés sont des mammifères marins, et non des poissons, qui composent 
une grande famille regroupant les baleines, les dauphins et les marsouins. Le 
béluga est une espèce de baleine à dents parfois surnommée « marsouin blanc » 
ou « canari des mers ».

BIODIVERSITÉ
La biodiversité englobe tout ce qui vit sur la planète, soit l’ensemble des espèces 
et des écosystèmes de la Terre ainsi que les processus écologiques dont ils font 
partie. Celle-ci nous est essentielle au quotidien : il n’y aurait pas d’oxygène à 
respirer sans les plantes, tout comme il n’y aurait ni fruits ni noix à manger sans 
les abeilles.

CAPTIVITÉ
Les animaux en captivité sont gardés dans des cages ou en aquarium afin de 
permettre aux humain·es de les observer hors de leur habitat naturel. Bien que 
ces pratiques nous permettent de rencontrer des animaux que l’on ne pourrait 
pas côtoyer autrement, la mise en captivité est contestée partout dans le monde. 
C’est en 1860 que les premiers bélugas du fleuve Saint-Laurent se retrouvent 
dans des aquariums, mais il est maintenant illégal de capturer le cétacé dans  
les eaux du Canada. 

CRÊTE DORSALE
Le béluga n’a pas de nageoire dorsale comme d’autres cétacés, mais plutôt 
une épaisse crête généralement grisâtre qui court le long de son dos, souvent 
tailladée par les collisions avec les glaces et autres surfaces dures. C’est 
souvent par ces marques sur la crête dorsale qu’il est possible d’identifier les 
bélugas et de reconnaître les différents individus qui vivent dans le fleuve.

DÉCLIN
On parle du déclin d’une espèce lorsque celle-ci est en voie de disparition,  
alors que le nombre d’individus qui la composent diminue et laisse présager  
son extinction complète dans un avenir rapproché. Parmi les causes principales  
de ce déclin, on compte la perte d’habitats provoquée par les activités humaines.  
La population de bélugas du Saint-Laurent est passée du statut d’espèce 
menacée à espèce en voie de disparition en 2014.

ÉCHOLOCALISATION
Les baleines à dents émettent une gamme variée de sons pour communiquer 
entre elles, mais aussi pour localiser, un peu à la manière d’un radar, des objets 
invisibles à leurs yeux, comme des obstacles et même de la nourriture. De tous 
les cétacés, les bélugas et les narvals sont les champions de l’écholocalisation ! 
Dans le fleuve Saint-Laurent, la pollution sonore émise par le trafic maritime 
rend difficile la navigation par écholocalisation et mène parfois à des collisions.

EMPATHIE
Faire preuve d’empathie signifie que l’on est capable de reconnaître les 
sentiments d’une autre personne ou d’un·e être vivant·e, d’y être sensible et de 
se mettre à sa place pour comprendre comment iel se sent. L’empathie nous 
permet de voir le monde à travers les yeux du béluga et d’autres espèces en voie 
de disparition et d’imaginer les effets des changements de leur écosystème sur 
leur vie.

EMPÊTREMENT
Lorsqu’un cétacé ou une autre créature marine est pris∙e au piège dans des 
engins de pêche : les filets, cordages et câbles souvent rattachés aux casiers 
utilisés pour attraper poissons et crustacés. Ces équipements se prennent 
dans leur gueule ou s’enroulent autour de leur corps et de leurs nageoires. 
L’empêtrement peut causer des blessures, en plus d’empêcher l’animal de 
remonter à la surface pour respirer ou bien de plonger pour se nourrir.

ÉVENT
Puisque les baleines sont des mammifères, elles doivent respirer de l’air, comme 
nous. Le béluga respire par un trou en demi-lune qui s’ouvre sur le sommet de 
sa tête et qui s’appelle l’évent, qui est en fait sa narine. Il peut retenir son souffle 
sous l’eau pendant une vingtaine de minutes, mais doit remonter à la surface 
pour respirer, sans quoi il se noierait.



2626 2727

FILIATION
La filiation est le lien de parenté qui existe entre un parent et son enfant, c’est 
ce qui unit les membres d’une famille. Dans la pensée occidentale, la filiation 
ne réfère qu’aux membres de la famille humaine, alors que de nombreuses 
épistémologies autochtones étendent le concept de parenté aux animaux et aux 
plantes. Ce concept de filiation interespèces considère tou·tes les êtres vivant·es 
comme des membres de notre famille élargie.

MATERNANCE
Le fait de prendre soin d’un enfant, ou plus largement de tout·es les êtres 
vivant·es, à la manière d’une mère, dans une relation de proximité fondée sur la 
bienveillance et l’empathie. Dans une posture de maternance plus globale, les 
soins prodigués et le sens des responsabilités ressenti s’étendent au monde au-
delà de l’humain, à la Terre, aux plantes et aux animaux.

ÉCHOUAGE
On parle d’échouage lorsqu’un bateau touche le fond marin et cesse de flotter, 
mais le terme s’applique aussi aux gros poissons ou aux cétacés qui se trouvent 
coincés sur le rivage. Au Québec, le Réseau québécois d’urgences pour les 
mammifères marins (RQUMM) fait appel à des bénévoles qui récupèrent 
les carcasses échouées. Celles-ci sont acheminées à des scientifiques qui 
les étudient dans le but de déterminer les causes du décès et tenter ainsi 
d’améliorer les conditions de vie de la faune marine.

POUPONNIÈRE
On utilise principalement ce terme pour désigner un établissement où l’on soigne 
et garde les enfants de zéro à trois ans. Au Québec, le terme « pouponnière de 
bélugas » a fait son apparition en 2014 alors qu’une mobilisation citoyenne s’est 
organisée à Cacouna autour de la protection d’une zone dans le fleuve où les 
bélugas donnent naissance et prennent soin de leurs bébés. 

RÉCIPROCITÉ
Un échange ou une dépendance qui profitent à toutes les parties et 
impliquent des responsabilités mutuelles. Le concept de réciprocité suggère 
également d’explorer notre relation à la Terre, qui est souvent une relation de 
consommation, et d’envisager comment nous pourrions lui rendre ce qu’elle  
nous a donné.

RECUEILLEMENT
Se recueillir signifie s’abstraire du monde extérieur, regarder en soi-même pour 
concentrer sa pensée sur sa vie intérieure. Quand on vit des émotions difficiles, 
comme la tristesse et le deuil, un espace de recueillement permet de prendre 
le temps de s’arrêter pour être à l’écoute de ses sentiments et rendre hommage 
aux défunt·es. C’est une phase importante pour aider à vivre et à accepter le 
deuil, qui constitue en quelque sorte un témoignage de notre affection.

SANCTUAIRE
Dans la religion, un sanctuaire est un lieu sacré, mais le terme apparait aussi 
dans le vocabulaire de l’écologie pour désigner un site protégé, un endroit 
servant de refuge pour la biodiversité. Par exemple, un sanctuaire de baleines 
existe en Islande et un autre est prévu en Nouvelle-Écosse, afin d’accueillir 
des cétacés retraités qui ont passé leur vie en captivité. Certains monuments 
historiques sont aussi appelés sanctuaires et, par extension, le terme est devenu 
synonyme de tout lieu entièrement dédié à une personne ou, dans le cas de 
Maryse, à une espèce.

SAUVETAGE
Il arrive que des cétacés soient retrouvés encore en vie sur le rivage, ou alors 
égarés dans un cours d’eau loin de chez eux. Dans de tels cas, le Réseau 
québécois d’urgences pour les mammifères marins (RQUMM) est appelé pour 
évaluer les chances de réussite et les risques associés à l’organisation d’une 
opération qui vise à secourir l’animal. Malheureusement, il n’est pas toujours 
possible ou souhaitable de sortir un béluga de l’eau pour le réintroduire dans 
son environnement, notamment parce qu’il est possible qu’il ait contracté 
des maladies et que l’on veut éviter de contaminer les autres animaux de son 
troupeau en l’y ramenant.

SENTINELLE
Une espèce sentinelle, aussi appelée sentinelle écologique, est une espèce dont 
la sensibilité sert d’indicateur précoce des changements de l’environnement 
dans son écosystème. Le béluga est un bon indicateur des changements qui 
surviennent dans l’écosystème marin nordique, aux côtés d’autres espèces 
sentinelles telles que le chevreuil, qui est une sentinelle du risque de 
contamination par les maladies à tiques.



2828 2929

Les mousses du site de baleiniers, Maryse Goudreau, photographie, 2019.



3030 3131

Ce catalogue documente l’exposition Ce catalogue documente l’exposition Dans l’œil du bélugaDans l’œil du béluga, produite par la Galerie d’art Foreman  , produite par la Galerie d’art Foreman  
et présentée du 28 avril au 22 juillet 2023. et présentée du 28 avril au 22 juillet 2023. 

Une production de la Galerie d’art Foreman, avec l’appui du Conseil des arts du Canada, de la 
Ville de Sherbrooke ainsi que du Conseil des arts et des lettres du Québec.  

Pm8wzowinnoak Bishop’s kchi adalagakidimek aoak kzalziwi w8banakii aln8baïkik.
L’Université Bishop’s est située sur le territoire traditionnel du peuple Abénaki.

__________________________________________

Coordination : Gentiane Bélanger
Textes : Noémie Fortin
Traduction : Lesley McCubbin
Révision : Stéphane Gregory
Design : strass.ca

© 2023 Foreman Art Gallery of Bishop’s University

ISBN : 978-1-926859-59-0 

Tous droits réservés, imprimé au Canada.




